CENTRUM 24

Dr. Bashkim Aljiji
UDC: 316.485.6:28-74

ZGJIDHJA E KONFLIKTEVE NE DRITEN E QELLIMEVE TE
SHERIATIT

PELLABAHE HA KOH®J/IMKTU BO CBET/IMHA HA LIE/TUTE HA
LWEPUJATOT

THE RESOLUTION OF CONFLICTS IN THE LIGHT OF THE
OBJECTIVES OF ISLAMIC LAW

Abstract

This study examines the role of the higher objectives (Magasid
al-Shari ‘ah) in addressing and resolving conflicts in the contemporary
world. It argues that Islamic law (Shari‘ah) seeks to promote the
comprehensive well-being (maslakah) and happiness of its adherents-
spiritually and materially, in this life and the Hereafter. However, this
noble objective and grand purpose of Islamic Sharia are not limited only
to the lives of its followers who practice it as a form of worship. Rather,
its influence extends beyond them, affecting the entire humanity
through the light of its principles and higher objectives.

The followers of Islamic law (Shari‘ah) do not live in isolation
from other people; rather, they constitute an integral part of human
societies around the world-whether as a majority or a minority-and are
therefore members of the societies in which they reside. Consequently,
their happiness in this world cannot be achieved without the stability of
society and the establishment of peace, security, and well-being within
it, since the Muslim is an essential component of the broader social
system of humanity in which he or she lives.

Undoubtedly, one of the most important pillars of prosperous
societies is the attainment of security, stability, mutual understanding,
and harmony, as well as the resolution of conflicts between individuals

! Doktor né fushén e studimeve evropiane pér integrim & kryetar i késhillit Tm
shkollaréve muslimané né kantonin e Cyrihut-Zvicér.

49



CENTRUM 24

and various groups within a society-and, more broadly, within the
human family that inhabits this world.

Keywords: objectives of Islamic law (Magasid al-Shart‘ah),
peace, stability, human society, justice.

Hyrje

Sheriati Islam, si njé sistem hyjnor dhe fetar pér rregullimin e
jetés, synon lumturiné e ndjekésve té tij gé i pérmbahen dispozitave té
tij si né kété boté, ashtu edhe né botén tjetér. Ai pérfshin interesat
tokésore dhe shpirtérore, duke vendosur njé ekuilibér té pérkryer midis
tyre. Megjithaté, ky géllim madhéshtor dhe synim fisnik i Sheriatit
Islam nuk kufizohet vetém né jetén e ndjekésve té tij gé e zbatojné até
si formé adhurimi, por shtrihet pértej tyre, duke ndikuar né jetén e té
gjithé njerézimit pérmes drités sé dispozitave dhe géllimeve té tij.

Ndjekésit e Sheriatit Islam nuk jetojné té izoluar nga njerézit tjerg;
ata jané pjesé e pandashme e té gjitha shogérive njerézore né mbaré
botén, si né vende ku pérbéjné shumicé, ashtu edhe né ato ku jané paki-
cé. Kjo i bén ata anétaré té ploté té shogérive ku jetojné dhe kontribuoj-
né. Prandaj, lumturia e tyre né kété boté nuk mund té arrihet pa stabilite-
tin e shogérisé dhe pa sigurimin e pages, sigurisé dhe mirégenies brenda
saj, pasi myslimani éshté pjesé pérbérése e pandashme e sistemit té
pérgjithshém té shogérive njerézore ku jeton.

Nuk ka dyshim se ndér shtyllat themelore té ¢do shogérie té
lumtur jané sigurimi i pages, stabilitetit, mirékuptimit dhe harmonisg,
si dhe zgjidhja e konflikteve ndérmjet individéve dhe grupeve té
ndryshme brenda njé shogérie. Kjo vlen edhe pér familjen njerézore né
térési, e cila, megjithése e ndaré né kombe e shtete, jeton né njé shtépi
té pérbashkét gé quhet bota.

Mund té thuhet shkurtimisht se géllimi i pérgjithshém gé synon té
arrijé Sheriati Islam éshté “lumturia e individit dhe e shoqéris€, ruajtja
e rendit dhe ndértimi i botés me gjithcka gé con drejt sé mirés dhe
pérsosmérisé njerézore, né ményré gé kjo boté té béhet aré pér botén
tjetér, e njeriu t& gézojé lumturiné né t& dyja botét.”?

2 El-“Alemi, Jusuf Hamid, (pa daté botimi), EI-Mekasid el- ‘amme li-sh-sheri ati el-
islamijje, Kajro—Hartum: Dar el-Hadith & Ed-Dar es-Sudanijje, f. 83.

50



CENTRUM 24

Nga ky kéndvéshtrim buron edhe titulli i kétij hulumtimi, i cili
trajton zgjidhjen e konflikteve n€ boté né drit€n e synimeve (maqasid)
té Sheriatit Islam. Ky studim gjithashtu thekson rolin e fesé né
pérgjithési dhe rolin e Islamit né veganti né zgjidhjen e konflikteve dhe
né arritjen e pages e stabilitetit né shogérité njerézore.

Kjo, ngase vendosja e drejtésisé dhe e barazisé, sigurimi i lirisé
sé mendimit, ofrimi i sigurisé dhe i getésisé, jané pjesé thelbésore e
synimeve madhore té Sheriatit.® Té gjithé njerézit jané robér té Allahut,
dhe Ai éshté Krijuesi dhe Zoti i tyre, pavarésisht se sa té ndryshme
mund té jené konceptet e tyre pér Té.

Intencat e Legjislacionit Islam (Mekasidu esh-Sheri’a) kané pér
géllim objektivat qé Legjislacioni Islam synon té realizojé pér interesin
e njerézve. Né ményré té pérmbledhur, mund té thuhet se intenca e
pérgjithshme gé Legjislacioni Islam synon té pérmbushé éshté: “Lum-
turia e individit dhe e bashkésisé, mbrojtja e rendit shogéror dhe ndér-
timi i tokés me cdo gjé gé sjell t&é mirén dhe pérkryerjen e njeriut, né
ményré gé kjo boté té shérbejé si pérgatitje pér botén tjetér, dhe njeriu
té arrijé lumturiné né té dy botét.”*

Pér intencat e Legjislacionit Islam jané dhéné definicione té
ndryshme, dhe né kété rast do té mjaftohemi me definicionin vijues:
“Intencat e Legjislacionit Islam jané nocione, urtési dhe parime gé
Ligjvénési i ka marré né konsideraté né ményré té pérgjithshme dhe
specifike, me géllim qé té realizojé interesat e njerézve.”

Ndarja e intencave té Legjislacionit Islam

Dijetarét kané sqaruar se intencat e Legjislacionit Islam ndahen
né tre grupe, ose si¢ shprehet edhe Shatibiju: “Kéto intenca nuk i tejka-
lojné tre grupe: 1. Té domosdoshme; 2. Té nevojshme; 3. Té para-
pélgyera.”®

3 El-Fasijj, Alal, (1983), Mekasid esh-sheri‘a el-islamijje ue mekarimuha,
Kasablanké: Matba‘at en-Nexhah el-Xhedid, f. 3.

4 El-*Alemi, Jusuf Hamid, EI-Mekasid el-‘amme li-sh-sheri‘ati el-islamijje, f. 83.

5 El-Jubi, Muhamed Sa‘d ibn Ahmed ibn Mes‘ud, (1998/1418 h.), Mekasid esh-
sheri ‘a el-islamijje ue ‘alakatuha bi-1-edille esh-sher ‘ijje, botimi i paré, Rijad: Dar el-
Hixhre, f. 37.

6 Shatibijj, Ebu Ishak I, ibn M. M, el-Lahmijj, (pa vit botimi), EI-Muvafekat fi usuli-
sh-sheri‘a , pérgatiti M. Muhji-ed-Din Abdu-l-Hamid, Kajro: Mektebet Ali Muhamed
Sabih ue euladuh, Véll. I, f. 8.

51



CENTRUM 24

Dijetarét i kané pérmbledhur intencat e domosdoshme né pesé
gjéra: mbrojtja e fesé, e jetés, e gjenezés, e pasurisé dhe e mendjes. Pra,
né pesé domosdoshmérité bén pjesé edhe mbrojtja e jetés dhe mbrojtja
e mendjes.’

Kéto pesé domosdoshméri, dijetarét i kané quajtur edhe pesé
gjérat e térésishme dhe universale, té cilat i konsiderojné si baza dhe
objektiva té pérgjithshme té legjislacionit, qé ai synon t’i mbrojé. &

Kéto pesé qéllime themelore jané té pranuara nga té gjithé
ndjekésit e feve dhe ligjeve giellore pér domosdoshmériné e ruajtjes sé
tyre, ashtu si¢ éshté e domosdoshme edhe ruajtja e tyre pér mbrojtjen e
veté jetés. Islami ka pércaktuar dispozita qé sigurojné ekzistencén,
mbrojtjen dhe mirémbajtjen e tyre.

Studiuesit bashkékohoré né fushén e maqasid al-shari‘a-s (gélli-
meve té Sheriatit) theksojné se kéto géllime nuk kufizohen vetém né pesé
domosdoshmérité themelore qé pérfshihen tradicionalisht né konceptin e
géllimeve, por mé e drejté éshté qé té zgjerohet rrethi i maqgasid al-
shari a-s, duke pérfshiré edhe ato ¢éshtje qé mé herét nuk jané pérfshire,
pér sa kohé qé éshté vértetuar vlefshméria e tyre dhe ekziston bazé né
Kur’an dhe Sunet pér t’i futur ato né listén e qéllimeve té Sheriatit.’

Udhézime té dobishme nga géllimet (synimet) e sheriatit né
zgjidhjen e konflikteve né shoqérité njerézore

Qéllimet (synimet) juridike té sheriatit pérbéjné themelet dhe
objektivat e Sheriatit Islam, dhe pérfshijné pesé domosdoshmérité
themelore gé i kané sjellé té gjithé té dérguarit e Allahut. Bazuar né
kété, ato jané té pandryshueshme, té géndrueshme dhe té pérhershme,©
sepse jeta njerézore nuk mund té géndrojé pa ruajtjen e kétyre pesé
domosdoshmérive. Qéllimet e sheriatit kané vlefshméri né ¢cdo kohé
dhe vend, pasi ato merren me nevojat e ¢do epoke dhe rrethanave té saj,
duke pérfagésuar njé piké referimi t€ sigurt pér t’u rikthyer né raste
mospérputhjesh apo dallimesh. Né kété ményré, céshtjet e ndryshuesh-
me gjykohen né bazé té parimeve té géndrueshme. Veté fakti gé kéto

7 Shih: Shatibijj, Ebu Ishak I, ibn M. M, el-Lahmijj, botimi i paré, EI-Muvafekat fi
usuli-sh-sheri ‘a, Fas: al-Bashir bi-Natixha, véll. III, f. 18.

8 El-‘Alemi, Jusuf Hamid, EI-Mekasid el- ‘amme li-sh-sheri ‘ati el-islamijje, f. 80.

9 Siddikijj, M. N., (2016), Mekasid esh-skeri ‘a ue el-hajatu el-mu ‘asira, pérkthyer né
arabisht nga M. Rahmetullah en-Nedvijj, botimi i paré, Damask: Dar el-Kalem, f. 48.
10 Shatibijj, EI-Muvafekat fi usuli-sh-sheri ‘a, véll. I, f. 77-79.

52



CENTRUM 24

géllime jané té pandryshueshme dhe té pérhershme, tregon se ato
pérmbajné udhézime té réndésishme dhe efektive gé i drejtohen té
gjithé njerézve, e jo vetém muslimanéve.

Sheriati Islam synon té realizojé lumturiné e individéve, té grupe-
ve dhe té shogérive njerézore, si dhe ndértimin e késaj bote né kuptimin
mé t& gjeré t€ fjalés “ndértim”, q€ pérfshin jetén materiale dhe shpirté-
rore. Ai gjithashtu synon ndértimin e njé shoggérie té drejté e té géndrue-
shme dhe sigurimin e njé té ardhmeje té ndritur pér mbaré njerézimin.
Prandaj, éshté e domosdoshme té flitet pér rolin e Fesé Islame né
zgjidhjen e konflikteve né dritén e géllimeve té sheriatit.

Sheriati ka ardhur me parime té larta dhe me bazamente té
géndrueshme pér realizimin e géllimeve té tij dhe pér ruajtjen e domos-
doshmeérive jetike té njerézve. Ndér kéto parime pérfshihen: drejtésia,
déshmia pér té vértetén, zhdukja e ¢do lloj korrupsioni, shmangia e démit,
eliminimi i ¢do forme padrejtésie, singeriteti, pérmbushja e premtimeve,
ruajtja e té drejtave dhe kthimi i amanetit tek pronari i tij legjitim. Té
gjitha kéto parime jané thellésisht dhe drejtpérdrejt té lidhura me arritjen
e pages né shoqérité njerézore pérmes zgjidhjes sé konflikteve.

Themelet e té gjitha kétyre parimeve gjenden né Librin e Allahut.
Kétu do té pérmendim dy parime madhore, mbi té cilat ndértohet zgji-
dhja e konflikteve si njé faktor thelbésor dhe i géndrueshém pér arritjen
e pages né shogérité njerézore:

1. Fjalét e té Lartmadhérishmit: “E Ne té dérguam ty (Muhamed)
vetém si méshiré pér té gjitha krijesat”.1!

2. Fjalét e té Lartmadhérishmit: “O ju njeréz, vértet Ne ju kriju-
am juve prej njé mashkulli dhe njé femre, ju bémé popuj e fise gé té
njiheni ndérmjet vete, e s’ka dyshim se tek Allahu mé i ndershmi ndér
ju éshté ai gé mé tepér éshté ruajtur (kégijat) e Allahu éshté shumé i
dijshém dhe hollgsisht i njohur pér ¢do gjé”.*?

Mé poshté paragiten disa udhézime té nxjerra nga objektivat
(maqasid) e Sheriatit pér zgjidhjen e konflikteve:

Sjellja e miré me njerézit

Njé nga géllimet themelore té Islamit, si fe hyjnore e dérguar me
mesazhin e saj pér té gjithé njerézit, éshté pérhapja e pages, forcimi i

1 Kur’ani, 21: 107.
12 Kur’ani, 49: 13.

53



CENTRUM 24

mirékuptimit dhe nxitja e bashképunimit ndérmjet té gjithé genieve
njerézore. Ndér déshmité gé e vértetojné kété jané:

1. Fjalét e té Allahut té Lartmadhérishém: “(pérkujtoni) Kur ne
morém zotimin e bijve té israilit; mos adhuroni tjetérké, pérveg
Allahun, té silleni mire ndaj prindérve, ndaj té aférmve, ndaj jetiméve,
ndaj té varférve dhe njerézve u thoni fjalé té mira; faleni namazin dhe
jepni zeqatin, e pastaj ju e thyet zotimin dhe pérvec njé pakice prej
jush, ia kthyet shpinén zotimit”.:

Udhézimi i pérmendur né ajet éshté tepér i garté né kontekstin e
thirrjes pér page, bashképunim dhe mirékuptim ndérmjet té gjithé
njerézve, sepse komunikimi me njerézit me fjalé t& mira pérbén njé gur
themeli té forté pér ndértimin e njé shoqérie té géndrueshme dhe té
sigurt.

2. Fjalét e té Lartmadhérishmit: “ O ju gé besuat! Mos i shkelni
simbolet e Allahut, as muajin e shenjté (mos lejoni luftén), as kurbanin
(mos e pengoni), as kurbanin (mos e pengoni), as até me gafore (té
caktuar pér kurban), as (mos pengoni) ata qé duke kérkuar begati nga
Zoti i tyre dhe kénagésiné e Tij, kané mésyré (pér vizité) shtépiné e
shenjté (Qaben). E kur té higni ihramin, atéheré gjahtoni. Urrejtja ndaj
njé populli, gé iu pat penguar nga xhamia e shenjté, t€ mos ju shtyjé té
silleni né ményré té padrejté kundér tyre. Ndihmohuni mes vete me té
mira dhe né té mbara, e mosni né mékate e né armigési. Kini dro
dénimit té Allahut, se me té vérteté Allahu éshté ndéshkues i forte” 4

Ajeti fisnik pérgendrohet né dy pika themelore pér arritjen e
sjelljes sé miré ndaj njerézve:

1. Ndalimin e dhunés dhe té padrejtés ndaj njerézve pér shkak té
armiqésiseé ose urrejtjes.

2. Urdhérimin pér bashképunim né vepra té mira dhe
devotshméri, dhe mosbashképunim né mékat dhe armigési.

3. Fjalét e Allahut té Lartmadhérishém: “Allahu nuk ju ndalon
té b&ni mire dhe té mbani drejtési me ata gé nuk ju luftuan pér shkak
té fesé, e as nuk ju débuan prej shtépive tuaja; Allahu i do ata gé
mbajné drejtésing”.1°

Ajeti nxit né sjellje té miré ndaj njerézve, né bamirési dhe drejtési
né marrédhéniet me ta, sidomos né kohé pageje dhe larg ¢cdo forme
padrejtésie. Ka shumé ajete kuranore dhe hadithe profetike gé theksojné

18 Kur’ani, 2: 83.
14 Kur’ani, 5: 2.
15 Kur’ani, 60: 8.

54



CENTRUM 24

kété géllim madhor té Islamit, i cili nuk mund té realizohet pa vendosjen
e pages, gjykimin me drejtési midis njerézve, eliminimin e padrejtésive
dhe diskriminimit né shoqéri, si dhe zgjidhjen e konflikteve dhe
parandalimin e tyre.

Qéllimi i hilafetit (Maqgsad el-Khilafa)

Kur’ani e ka pérshkruar njeriun si mékémbés (zévendés) i Zotit
né Toké, ashtu si¢ thuhet né fjalén e Allahut té Lartésuar: “(Pérkujto
Muhamed) Kur Zoti yt u tha engjéjve: “Uné po krijoj (po pércaktoj)
né toké njé zévendés”! Ata thané: “A do té veshé né té até qé béné
crregullime dhe gé derdh gjaget, e ne té madhérojmé Ty me lavdéri-
min Ténd dhe plotésisht té adhurojmé”! Ai tha: “Uné di até qé ju nuk
e dini”!”1®

Duke u nisur nga roli i njeriut si zévendésues (halifé) né Toké, ai
duhet té jeté njé element pozitiv né té, si né marrédhéniet me njerézit,
ashtu edhe me krijesat qé e rrethojné. Halifja éshté ai gé punon pér
ndértimin dhe zhvillimin e tokés, e jo pér shkatérrimin e saj; ai synon
té vendosé drejtésiné dhe té gjykojé me té drejté ndérmjet njerézve,
gofshin ata myslimané apo jo, dhe kujdeset pér mirésiné ndaj té gjithéve
si dhe pér pérmirésimin e shogérisé.

Allahu i Lartésuar ka théné pér rolin e halifes duke folur pér té
dérguarin e Tij, Davudin (a.s.): “O Davud: “Ne té kemi béré sundimtar
né toké, e ti pra gjyko me drejtési mes njerézve, e mos shko pas
déshirave se ato té shmangin prej rrugés sé Allahut. Ata gé largohen
prej rrugés sé Allahut i pret dénim i réndé pér shkak se e harruan
ditén e pérgjegjésisé”.t’

Pa dyshim, angazhimi pér zgjidhjen e konflikteve dhe paran-
dalimin e tyre ndérmjet njerézve - qofshin ata individé, shtete apo grupe
- pérbén njé nga géllimet thelbésore té rolit té halifes, té cilin Allahu i
Madhéruar e ka vendosur né Toké.

Parandalimi i ¢rregullimit né toké
Parandalimi i ¢rregullimit pérbén njé nga géllimet themelore té

Sheriatit Islam pér té siguruar lumturiné e njeriut, ndértimin e njé
shoqérie té sigurt dhe pérmirésimin e gjendjes sé njerézve. Crregullimi

16 Kur’ani, 2: 30.
17 Kur’ani, 38: 26.

55



CENTRUM 24

i ndaluar né Sheriatin Islam pérfshin té gjitha format e tij - gofté
ekonomik, politik, moral apo i ¢farédo natyre tjetér. Kur’ani fisnik e ka
theksuar garté kété géllim né shumé ajete, duke treguar se Allahu nuk e
do ¢rregullimin dhe urdhéron qé ai té parandalohet né toké.

Allahu i Madhérishém ka théné: “Ka ndonjé nga njerézit gé fjala
e tij té mahnit, por vetém né kété boté (pse né botén tjetér gjykon Ai gé
i di té fshehtat), dhe pér até gé ka né zemrén e tij, e paraget Allahun
déshmues, e né realitet ai éshté kundérshtari mé i rrepté. E posa té
kthehet, ai né toké vepron té béjé shkatérrim né te, té asgjésojé té
korrat (mbjelljet) dhe gjallesat. E Allahu nuk e do ¢rregullimin
(fesadin) .18

Allahu i Madhérishém ka théné: “Mos béni ¢rregullime né toké
pas rregullimit té saj dhe luteni até duke pasur friké (dénimin) dhe
duke shpresuar (méshirén). S’ka dyshim se méshira e Allahut éshté
prané atyre té miréve”

Allahu i Madhérishém ka théné: “O populli im, veproni drejté
gjaté matjes dhe peshimit, e mos démtoni njerézit né asgjé dhe mos
shkaktoni rrémujé né toké”.2°

Kéto ajete tregojné se crregullimi né toké éshté i refuzuar dhe i
dénueshém, sepse ai bie ndesh me géllimin themelor té sheriatit, qé éshté
ndértimi i njé shogérie njerézore té drejté dhe té géndrueshme, ku njerézit
jetojné me siguri dhe dinjitet. Konfliktet pengojné arritjen e kétij géllimi;
prandaj, angazhimi pér zgjidhjen e mosmarréveshjeve dhe parandalimin
e tyre éshté thelb&sor pér té siguruar njé jeté té géndrueshme dhe té sigurt.
Kjo pér shkak se pasojat e konflikteve shpesh jané ¢rregullimi, pérhapja
e korrupsionit dhe déme té tjera té rénda né shogéri.

Vendosja e drejtésisé ndérmjet njerézve

Nuk ka dyshim se ai gé véren me kujdes Kur’anin fisnik, gjen né
té shumé vende ku flitet pér drejtésiné né kontekste té ndryshme, gjé qé
tregon réndésiné e madhe gé i jepet drejtésisé né Islam. Drejtésia
konsiderohet njé nga géllimet thelbésore té Sheriatit Islam. Kur’ani e
thekson garté se gjykimi ndérmjet njerézve me drejtési dhe vendosja e
drejtésisé né shogériné njerézore jané ndér synimet kryesore té ligjeve
hyjnore gé jané zbritur gjaté historisé.

18 Kur’ani, 2: 204-205.
19 Kur’ani, 7: 56.
20 Kur’ani, 11: 85.

56



CENTRUM 24

Allahu i Madhérishém ka théné: “Ne i dérguam té dérguarit
Toné me dokumente té garta dhe Ne zbrittm me ata librin dhe
drejtésiné qé t’i pérmbahen njerézit té sé drejtés. Ne e kemi zbritur
edhe hekurin gé né té ka force té forte dhe dobi pér njeréz, e edhe pér
t’u ditur tek Allahu se kush ndihmon Até (rrugén e Tij) dhe té
dérguarit e Tij duke i besuar té fshehtés. S’ka dyshim se Allahu éshté
i fugishém, mbizotérues”.?

Né komentimin e kétij ajeti, Sejjid Kutbi thoté: “T¢ gjitha
shpalljet hyjnore kané ardhur pér té vendosur njé peshore té géndrue-
shme né toké dhe né jetén e njerézve, njé peshore me té cilén vlerésohen
veprat, ngjarjet, gjérat dhe njerézit. Kjo peshore i mundéson njerézimit
té jetojé né siguri, larg rrémujés sé epsheve, ndryshueshmérisé sé
déshirave dhe pérplasjes sé interesave dhe pérfitimeve. Ajo éshté njé
peshore e paanshme, sepse shpreh té vértetén hyjnore gé vlen pér té
gjithé dhe nuk i bén padrejtési askujt, sepse Allahu éshté Zoti i té
gjithéve. Kjo peshore gé Zoti e ka zbritur me té dérguarit e Tij éshté
garancia e vetme pér njerézimin kundér stuhive dhe trazirave qgé mund
t& lindin nga epshet, ndjenjat, rivalitetet dhe dashuria pér veten.”??

Allahu ka urdhéruar pér drejtési dhe pér virtyte té tjera fisnike,
ndérsa ka ndaluar shthurjen, té kegen dhe padrejtésing, ashtu si¢ thoté i
Madhérishmi: “Allahu urdhéron drejtési, bamirési, ndihmé té
aférmve, e ndalon nga imoraliteti, nga e neveritura dhe dhuna. Ju
késhillon ashtu gé t& merrni mésim”.23

Duke u bazuar né kété, nuk ka dyshim se konfliktet né shoqérité
njerézore pengojné realizimin e kétij géllimi madhor té sheriatit, sepse
nuk mund té vendoset drejtésia né prani té konflikteve. Nga ky
kéndvéshtrim, zgjidhja e konflikteve kontribuon né pérmbushjen e
géllimit té sheriatit pér vendosjen e drejtésisé né shogérité njerézore,
gjé qé forcon pagen, stabilitetin dhe mirégenien pér té gjithé.

2 Kur’ani, 57: 25.

22 Kutb, Sejjid, (2003), Fi dhilali-I-Kur’an, botimi i tridhjeté e dyté, Kajro: Dar esh-
Shuruk, VEll. XXVII, f. 3494.

23 Kur’ani, 16: 90.

57



CENTRUM 24

Conclusions

e Islamic Sharia is not merely a religious legal code but a
comprehensive regulatory system that aims at achieving happiness,
justice, and the well-being of humanity in both this world and the
hereafter. It addresses not only the relationship between humans and
God but also interpersonal and social relations, laying the foundations
for a just and stable order.

e Respecting and implementing the five general objectives
(maqasid) of Islamic Sharia lead to the avoidance of conflicts, the
building of mutual trust, and the establishment of lasting peace.

« Islamic Sharia views the avoidance of conflicts and recon-
ciliation among people as a divine duty and as a means of realizing its
higher objectives. The principles of justice, mercy, cooperation, and
reconciliation are clear guidelines for ensuring social peace and harmony.

e The human being, as God’s vicegerent (khalifah) on earth,
bears the responsibility to build rather than destroy. This role requires
active engagement in conflict resolution and the prevention of chaos
and disorder in society.

« Establishing justice among people is one of the greatest
objectives of Sharia. Conflicts and injustices undermine this
foundation; therefore, lasting peace can only be achieved through the
rule of justice and the respect for human rights.

« Conflicts are often a source of social disorder and corruption,
thus their prevention and resolution form an integral part of Sharia’s
objective to preserve order and prevent corruption (fasad) on earth.

« The objectives of Sharia are not limited to Muslims alone,
but have a universal character. They encompass all of humanity and aim
at ensuring a just, peaceful, and harmonious life for all human societies.

Recensenté:
Dr. Mixhit Osmani
Dr. Besim Nuzi

58



CENTRUM 24

Literatura

Anis, |., & té tjeré. (pa daté botimi). EI-Mu xhemu el-vesit. Botimi
i dyt€. Kajro: Matabi‘ Dar el-Ma‘arif.

Dehlevijj, esh-Shah Uelijjullah. (pa daté botimi). Huxhxhetullah
el-baligha. Bejrut: Dar el-Ma‘rife.

El-‘Alemi, J. H. (pa daté botimi). EI-Mekasid el- ‘amme li-sh-
sheri ‘ati el-islamijje. Kajro—Hartum: Dar el-Hadith & Ed-Dar es-
Sudanijje.

Fasijj, A. (1983). Mekasid esh-sheri‘a el-islamijje ue
mekarimuha. Kasablanké: Matba‘at en-Nexhah el-Xhedid.

Ibn ‘Ashur, M. et-T. (1366 h.). Mekasid esh-sheri ‘a el-islamijje.
Tunis: Mektebet el-Istikame.

Ibn Faris, Ebu-I-H. A. (1392 h.). Mu xhemu mekajisi-1-lugha.
Botimi i dyté. Pérgatiti Abdusselam Harun. Egjipt: Sheriket u Mektebet
u Matba‘at Mustafa el-Babi el-Halebi.

Ibn Manzur, Xh. M. ibn Mukerrem. (pa daté botimi). Lisan el-
‘Arab. Bejrut: Dar Sader.

Jubi, M. S. ibn A. ibn M. (1998/1418 h.). Mekasid esh-sheri ‘a el-
islamijje ue ‘alakatuha bi-l-edille esh-sher ijje. Botimi i paré. Rijad:
Dar el-Hixhre.

Kutb, S. (2003). Fi dhilali-l1-Kur’an. Botimi i tridhjeté e dyté.
Kajro: Dar esh-Shuruk.

Shatibijj, Ebu Ishak I. ibn M. M. el-Lahmijj. (pa vit botimi). EI-
Muvafekat fi usuli-sh-sheri‘a. Pérgatiti M. Muhji-ed-Din Abdu-I-
Hamid. Kajro: Mektebet Ali Muhamed Sabih ue euladuh.

Siddikijj, M. N. (2016). Mekasid esh-skeri‘a ue el-hajatu el-
mu ‘asira. Pérkthyer né gjuhén arabe nga M. Rahmetullah en-Nedvijj.
Botimi i paré. Damask: Dar el-Kalem.

59



